
 

DOI: https://doi.org/10.22169/cadernointer.v14n53.3759 

O IMPACTO DO ENSINO DA MADRASSA ISLÃMICA NA EUROPA 

MEDIEVAL 
 

THE IMPACT OF ISLAMIC MADRASA EDUCATION ON MEDIEVAL EUROPE 

 

EL IMPACTO DE LA ENSEÑANZA DE LA MADRASA ISLÁMICA EN LA EUROPA 

MEDIEVAL 
 

Athos Aires1 

José Carlos Moraes2 

 

Resumo 

 

O presente artigo investiga a dimensão pedagógica da religião islâmica, buscando contribuições teóricas para 

superar desafios da gestão educacional atual. Existem muitos acontecimentos no decorrer da história do 

conhecimento como um todo, que impactaram as ciências em todos os tempos. A História do Islamismo como 

religião, influenciou a Arábia após o êxito do Profeta Maomé em sua propagação, gerando mudanças culturais 

profundas nessa regionalidade. Posteriormente, o impacto da cultura islâmica vai atingir por completo as demais 

localidades geográficas e novos centros do saber surgem. Na questão do ocidente, este bebeu diretamente deste 

conhecimento. Primeiramente, o povo islâmico creu em uma única Divindade, depois, houve sua propagação e 

influenciou os arredores, até expandir-se em plenitude. O Profeta Maomé, embora iletrado, sempre incentivou a 

todos as questões de se buscar o conhecimento, ainda que fosse na China. Os princípios constituídos no Sagrado 

Alcorão, revelados pelo anjo Gabriel ao Profeta, se constituem o pilar dessa religião; existem também as Sunas do 

Profeta. Tais princípios, Alcorão e Sunas, são propagados e, quando necessário, as Madrassas Islâmicas aferem as 

questões que surgem diante das culturas existentes no globo, se essas estão na plenitude dos princípios, ou estão 

fora desses princípios. A religião islâmica, com sua tradição de valorização do conhecimento, oferece um modelo 

pedagógico que pode ser integrado ao ensino universitário, promovendo uma educação crítica e reflexiva. A partir 

de um referencial teórico fundamentado em uma abordagem qualitativa, a pesquisa analisa práticas pedagógicas 

islâmicas que favorecem competências como o pensamento crítico, a busca contínua pelo saber e o respeito à 

diversidade. Também explora como o impacto pedagógico islâmico influenciou o surgimento das primeiras 

instituições de ensino superior na Europa, é importante compreender que esse surgimento universitário, inicia-se 

pela criação da Universidade Al Karaouine, considerada a Universidade mais antiga do mundo, ainda em 

funcionamento, fundada por Fátima Al-Fihri, no ano de 859 d.C. 

 

Palavras-chave: pedagogia; islamismo; Madrassa; educação. 

 

Abstract 

 

This article investigates the pedagogical dimension of the Islamic religion, seeking theoretical contributions to 

overcome current challenges in educational management. Throughout the history of knowledge, numerous events 

have impacted science across time. The history of Islam as a religion influenced Arabia after the success of Prophet 

Muhammad in its dissemination, generating profound cultural changes in the region. Subsequently, the impact of 

Islamic culture reached other geographical areas, and new centers of knowledge emerged. In the case of the West, 

it directly absorbed this knowledge. Initially, the Islamic people believed in a single Deity; later, its propagation 

influenced surrounding regions until it expanded fully. Although illiterate, Prophet Muhammad always encouraged 

the pursuit of knowledge - even if it meant traveling to China. The principles established in the Holy Quran, 

revealed by the angel Gabriel to the Prophet, constitute the pillar of this religion; there are also the Prophet’s 

Sunnahs. These principles, Quran and Sunnahs, are disseminated, and when necessary, Islamic Madrassas assess 

whether emerging cultural issues align with or deviate from these principles. With its tradition of valuing 

knowledge, the Islamic religion offers a pedagogical model that can be integrated into university education, 

promoting critical and reflective learning. Based on a theoretical framework grounded in a qualitative approach, 

the research analyzes Islamic pedagogical practices that foster competencies such as critical thinking, continuous 

pursuit of knowledge, and respect for diversity. It also explores how the pedagogical impact of Islam influenced 

the emergence of the first higher education institutions in Europe. It is important to understand that this university 

 
1  Professor do Bacharelado em Teologia do Centro Universitário Internacional - UNINTER 
2  Professor da Licenciatura em Ciências da Religião do Centro Universitário Internacional - UNINTER 



O impacto do ensino da madrassa islãmica na europa medieval 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 292 

emergence began with the founding of Al Karaouine University, considered the oldest university in the world still 

in operation, founded by Fatima Al-Fihri in 859 AD. 

 

Keywords: pedagogy; Islam; Madrassa; education. 

 

Resumen 

 

El presente artículo investiga la dimensión pedagógica de la religión islámica, buscando aportes teóricos para 

superar los desafíos actuales de la gestión educativa. A lo largo de la historia del conocimiento, numerosos 

acontecimientos han impactado las ciencias en distintas épocas. La historia del Islam como religión influyó en 

Arabia tras el éxito del Profeta Mahoma en su difusión, generando profundos cambios culturales en esa región. 

Posteriormente, el impacto de la cultura islámica alcanzó otras áreas geográficas y surgieron nuevos centros de 

saber. En el caso de Occidente, este absorbió directamente dicho conocimiento. Inicialmente, el pueblo islámico 

creyó en una única Divinidad; luego, su propagación influyó en las regiones circundantes hasta expandirse 

plenamente. Aunque era iletrado, el Profeta Mahoma siempre incentivó la búsqueda del conocimiento, incluso si 

era necesario viajar hasta China. Los principios establecidos en el Sagrado Corán, revelados por el ángel Gabriel 

al Profeta, constituyen el pilar de esta religión; también existen las Sunas del Profeta. Estos principios, Corán y 

Sunas, se difunden y, cuando es necesario, las Madrassas Islámicas evalúan si las cuestiones culturales emergentes 

están alineadas o se desvían de dichos principios. Con su tradición de valorización del conocimiento, la religión 

islámica ofrece un modelo pedagógico que puede integrarse en la enseñanza universitaria, promoviendo una 

educación crítica y reflexiva. A partir de un marco teórico basado en un enfoque cualitativo, la investigación 

analiza prácticas pedagógicas islámicas que favorecen competencias como el pensamiento crítico, la búsqueda 

continua del saber y el respeto por la diversidad. También explora cómo el impacto pedagógico del Islam influyó 

en el surgimiento de las primeras instituciones de educación superior en Europa. Es importante comprender que 

este surgimiento universitario comienza con la fundación de la Universidad Al Karaouine, considerada la 

universidad más antigua del mundo aún en funcionamiento, fundada por Fátima Al-Fihri en el año 859 d.C. 

 

Palabras clave: pedagogía; islamismo; Madrassa; educación. 

1   Introdução 

 Na linha do tempo de diferentes culturas, percebe-se a notória influência religiosa no 

desenvolvimento de sistemas pedagógicos orientados para a formação ética e moral dos 

indivíduos, seja pela primeva tradição oral, ou por complexas simbologias escritas. O ser 

humano, porquanto dotado da liberdade que lhe assegura a atribuição de sentido e valores à sua 

existência, não apenas adquire como também produz bens culturais na dimensão comunitária. 

Segundo o filósofo espanhol Sánchez Vásquez (1993), a ética (do grego ethos, significa 

“hábito” ou “costume”) constitui a instância teórica que estabelece princípios sociais que regem 

o comportamento moral, os valores e a liberdade universais. Os princípios éticos são, portanto, 

fundamentos que orientam a conduta moral para a prática do bem, necessariamente transmitidos 

por uma pedagogia. 

 A observação do comportamento ético requer a transmissão adequada dos bons valores 

por meio de metodologias pedagógicas no processo de ensino-aprendizagem e na construção 

do conhecimento. Nesse sentido, a religião possui uma dimensão pedagógica imprescindível 

para o estabelecimento de relações sociais, pois visa a construção do sujeito histórico-social e 

sua humanização mediante o diálogo com o sagrado e com os seus semelhantes (Freire, 2006). 



Athos Aires e José Carlos Moraes 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 293 

 O Islamismo, religião abraâmica monoteísta fundamentada nos ensinamentos do livro 

sagrado Alcorão, compõe a segunda maior população religiosa do mundo, com 

aproximadamente 1,9 bilhão de adeptos, para os quais a educação ocupa a posição de vanguarda 

na busca pelo conhecimento. A palavra citada pelo Alcorão, revelada pelo anjo Jibrail ao 

Profeta Muhammad, ordena “Leia!” (Surata Al-Alaq 96:1-5, em que se sublinha o papel central 

da leitura e do aprendizado). Segundo Lindsay (2005), o imperativo da primazia pela busca do 

conhecimento provocou a construção de grandes bibliotecas e centros de aprendizagem em 

territórios geográficos declaradamente muçulmanos, como Bagdá, Córdoba e Cairo. Nessas 

cidades, foram estabelecidas as primeiras escolas primárias e as universidades para a educação 

continuada.  

2   Metodologia 

 Inserido em uma perspectiva interdisciplinar, o presente artigo científico propõe-se à 

investigação qualitativa da dimensão pedagógica da religião islâmica no intuito de levantar 

contribuições teóricas para responder aos desafios enfrentados pela atual gestão educacional. 

Para o referencial teórico, emprega-se a metodologia de abordagem qualitativa com consulta 

bibliográfica a obras literárias, artigos científicos e periódicos acadêmicos 

3   Resultados e discussão 

          A Bíblia Sagrada apresenta em Gênesis capítulo 16, o nascimento de Ismael, filho do 

patriarca Abraão e da escrava Agar. Em Gênesis capítulo 21, ocorre a expulsão de Agar e 

Ismael, da presença de Abraão e de Sara, que era a esposa oficial do patriarca e que gerou o 

filho Isaac. Quando Agar e seu filho Ismael estavam no deserto de Bersabeia, muito próximos 

da morte, Deus observou a situação e, diante do choro de Ismael, enviou seu anjo para 

conferenciar com Agar, pedindo que ela segurasse a criança nos braços, pois Deus faria da 

criança Ismael uma grande nação. Assim Agar o fez e, depois, Agar viu um poço, encheu o 

odre de água e deu a Ismael. Ismael se tornou um flecheiro, fez morada no deserto e Deus 

sempre esteve com ele, que se casou com uma egípcia. A narrativa segue ao capítulo 25, com a 

morte de Abraão, que é enterrado por seus filhos, Ismael e Isaac. Posteriormente, a Bíblia 

Sagrada apresenta doze filhos de Ismael, que são doze chefes de clãs. Isaac é o pai da nação 

judaica e Ismael é o pai da nação árabe, ambos, com doze tribos, são portadores das bênçãos 



O impacto do ensino da madrassa islãmica na europa medieval 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 294 

divinas. Além de Agar, Abraão teve outra esposa, Cetura, e com essa esposa geraram mais seis 

filhos de linhagem árabe. 

          A narrativa continua e o relato histórico apresentado por Leme (2019), de que a Arábia, 

muito antes do Islamismo florescer tendo seu início nas revelações do Profeta Maomé – 570 

d.C. a 632 d.C., tinha um ambiente onde predominavam os beduínos; muitas pessoas que 

habitavam o local faziam comércio, todos vivendo em tribos distribuídas geograficamente nesse 

território, havia guerra constante e brigas pela posse de alimentos. Após a revelação do anjo 

Gabriel, para aquele que é o principal Profeta do Islamismo, Maomé, pertencente a tribo dos 

coraixitas, é que de fato começa a religião islâmica, uma nova proposta religiosa que termina 

com o ambiente politeísta antes existente, com fim único em Allah, que é o mesmo Deus do 

Judaísmo e do Cristianismo. 

          Segundo Sarde Neto (2020), o conhecimento é adquirido com o grau de inteligência que 

cada um possui, por meio dos sentidos e, ainda, do coração de cada pessoa. Na cultura islâmica, 

a palavra ilm tem difícil tradução, trata-se das verdades contidas dentro do Alcorão, e um dos 

significados é que a verdade é apenas uma, para que cada indivíduo, perceba a realidade do que 

adquire, com o ferramental pedagógico do saber, da descoberta concedidos por Deus. Na cultura 

árabe, adquire-se cultura desde o início da vida, o ilm se divide em categorias e, exemplificando, 

hipóteses para o que não podemos controlar e o que tem probabilidade para suceder. Vale dizer 

que o Profeta Maomé pedia para Deus que seu ilm tivesse grau elevado, pois era analfabeto e o 

Alcorão incita a todos que busquem o conhecimento. 

          A religião islâmica instituída pelo Profeta Maomé, argumentam Piletti e Piletti (2021), 

relata que no período de 622 a 632 d.C., toda a Arábia já havia aceitado o Islamismo como 

religião e seus preceitos na totalidade. Os sucessores do Profeta, intitulados califa, por meio do 

sistema de califado, alicerçaram um império de enorme envergadura e impactaram a Europa 

culturalmente. Dessa época, não mais recebiam essa influência europeia, mas unicamente 

difundiam suas ideias com muita propriedade intelectual, por meio de seus filósofos.  

           Para conceituar a contribuição religiosa para o processo de ensino-aprendizagem, faz-se 

necessário, primeiramente, entender as funções social e pedagógica desempenhadas pela 

religião. Segundo Berger (2004), a sociedade é um produto da atividade do sujeito, com o qual 

estabelece uma relação de interdependência. À medida que o indivíduo a percebe, a interioriza 

e a transforma, a sociedade o dirige, o controla e, quando necessário, o pune. Destarte, a 

sociedade não constitui apenas um conjunto de instituições e normas comunitárias, como 

também define uma identidade, uma consciência individual. Desse modo, o ser humano assume 



Athos Aires e José Carlos Moraes 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 295 

o papel de colaborador social e individual devido à sua capacidade de criar, reproduzir, 

transformar e procurar sentido em meio à necessidade (Queiroz, 2009). 

            Berger (2004, p. 186) compreende a religião, enquanto fenômeno social, como “uma 

projeção humana, baseada em infraestruturas específicas da história humana”. Na perspectiva do 

sociólogo luterano, a religião constitui um produto da construção social e um instrumento de 

legitimação, manutenção da ordem e preservação do status quo. Trata-se de um sistema de símbolos 

fundamentais construído pelos seres humanos para conferir significado ao universo todo. 

           Embora a religião desempenhe a notável influência de justificação da ordem humana, ela 

pode também, em nome da transcendência, exercer função oposta. Segundo Berger (1997. p. 

214), animada de “qualidade relativizadora, desmascaradora, desencantadora das pretensões do 

poder humano”, a religião pode, em situações específicas, questionar as instituições com 

firmeza e ordem, de modo a solucionar as dúvidas e prevenir a alienação. 

           A compreensão do fenômeno social religioso, sobretudo no contexto educacional, envolve 

a abordagem de sua pedagogia, definida como o conjunto de conhecimentos sistemáticos relativos 

ao processo educativo. Assim, a pedagogia estabelece um modo de condução ao conhecimento, 

por meio do processo de ensino-aprendizagem. Conforme Piletti (1993), na Grécia antiga, eram 

denominados pedagogos os escravos acompanhantes de estudantes à escola, em contraste com a 

atualidade, que designa os especialistas em assuntos educacionais. 

           De acordo com Queiroz (2009), tanto a pedagogia quanto a religião ocupam-se na 

contribuição para a formação do indivíduo nas esferas ética, moral, social e espiritual. Nos 

locais sagrados, os líderes religiosos conduzem os adeptos à formação para a fé e para a vida, 

enquanto nas escolas, os pedagogos conduzem os alunos à formação para a vida. 

    A modernização provocou a organização sistemática da pedagogia, que passou a ser 

considerada “a teoria e ciência da educação; conjunto de doutrinas, princípios e métodos da 

educação” (Assmann, 2019, p. 175). Como ação educativa, busca atribuir sentido, redefinir e 

oferecer fundamentação moral para a formação integral do sujeito, tornando-se uma reflexão 

crítica da realidade individual. Em face da dinâmica das relações sociais, econômicas, políticas 

e culturais, a pedagogia emerge como um fenômeno histórico-social que orienta a prática 

educativa para a conquista da humanização. 

  Há uma evidente semelhança entre a pedagogia e a religião na perspectiva de 

humanização do indivíduo por meio do diálogo. Toda ação pedagógica constrói-se pelo diálogo 

e pelo respeito à diversidade, ao passo que todo fenômeno religioso conduz o sujeito à 

experiência com o sagrado, que nasce a partir da relação crescente com o divino e com os 



O impacto do ensino da madrassa islãmica na europa medieval 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 296 

semelhantes. Desse modo, a construção do sujeito pessoal e do sujeito histórico-social 

apresenta-se como principal objetivo comum à religião e à pedagogia (Queiroz, 2009). 

           Segundo Iskandar (2000), o ambiente vivido pelo Profeta Maomé, tem em seu início a 

propagação da mensagem do Islamismo em Meca, por volta do século VII, e esse ambiente não era 

habilitado para tal mensagem, quanto mais para a produção de conhecimento. Havia, nessa sociedade, 

inúmeras divisões e crenças, inúmeras formas de adoração e tipos de ídolos. Com um viés totalmente 

desfavorável, a mensagem inicial do Islamismo prosperou nesse solo e o inevitável aconteceu: muitos 

seguidores começam a formar o primeiro grupo de muçulmanos, ou seja, uma UMMA de fiéis. É 

após esse início, século VII, que tem início a primeira Mesquita em Medina, constituída pelo Profeta 

Maomé e seus primeiros seguidores, e dessa a base total para se desenvolver. É após a morte do 

Profeta Maomé que se dá início a outras construções, onde se ensinava a literatura, a gramática, a 

poesia e a aritmética. A Mesquita, então, se torna a primeira instituição que amplia os horizontes do 

conhecimento, antes tradição oral, para então a tradição escrita, considerado como a etapa primorosa 

da teoria transformada em educação, e que, por tradição, também se mantinha em cena a tradição da 

oralidade. Lado a lado, esses atores sociais, oralidade e escrita, caminham lado a lado como 

educadores dessa nova sociedade constituída.  

          Na religião islâmica, a pedagogia baseia-se, tradicionalmente, em métodos orais e 

práticos, envolvendo a memorização do Alcorão e a transmissão de conhecimentos religiosos 

de mestre para aluno. Segundo Akil (2010), as escolas religiosas, conhecidas como Madrassas 

(em árabe, significa “escolas”), são fundamentais no processo de ensino-aprendizagem, ao 

abordar disciplinas básicas integradas ao pensamento islâmico. Para além da aprendizagem 

teórica, a educação islâmica também envolve a aplicação prática dos ensinamentos, evidenciada 

pela oração regular (salat), jejum (sawm) e contribuição voluntária (zakat). 

           Havia uma hegemonia europeia em totalidade, que era dominante territorialmente na 

Idade Média. Piletti e Piletti (2021) afirmam que a cultura árabe primeiramente deixou-se 

impactar pela cultura europeia, para, depois, exercer domínio sobre os demais. Assim, surgiram 

importantes pensadores islâmicos que diante de seu poder pedagógico fazem com que escolas 

e muitos homens letrados e criadores de ciência elevem a pedagogia islâmica ao mais alto grau 

dos saberes. São memoráveis as atuações de Alkind (808-870 d.C.), Alfarabi (880-950), 

Avicena (979-1037) e Averróes (1126-1198). Fontes (2019) afirma que esses pensadores, 

traduziram o que havia sobre Aristóteles e outros filósofos antigos, fundamentando a Falsafa 

árabe, ciências divididas e melhoria técnica de determinados saberes. Convém explicar ainda 

que Falsafa não é o mesmo termo Filosofia, utilizada pelos gregos, e não é uma tradução do 

título Filosofia, mas sim, Falsafa é o termo transliterado. Então, um falasifa é um pensador 



Athos Aires e José Carlos Moraes 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 297 

islâmico versado nas diversas ciências, que obteve o máximo de rigor acadêmico. Um exemplo 

merece destaque, no caso de Avicena e Averróes: 

          Avicena, por exemplo, foi um célebre médico e filósofo árabe, cognominado o Príncipe 

dos Médicos. Pela extensão de seus conhecimentos, foi um dos homens mais importantes do 

Oriente. Redigiu o Cânon da Medicina e a Filosofia Iluminativa. Averróes, nascido em 

Córdoba, Espanha, é outro célebre médico e filósofo árabe. Traduziu e comentou Aristóteles. 

Então, diversas obras importantes de matemáticos e filósofos gregos foram traduzidas para o 

árabe (Piletti; Piletti, 2021, p. 57). 

          Nauroski (2017) afirma que Avicena ou Ibn Sina foi considerado um dos maiores sábios 

da cultura medieval, nascido em Bucara no ano de 980 d.C., atual Uzbequistão, era proficiente 

em variadas ciências como medicina, química, astronomia, filosofia, política e matemática.  

Deixou uma grande influência na cultura de sua época, tendo vasta produção 

compendiada em mais de 200 obras, das quais mais de 100 tratavam de filosofia e 

medicina. Esses livros, pela profundidade, precisão e detalhes nas descrições 

fisiológicas, foram obras de referência durante muitos anos nas universidades 

medievais. Avicena viveu num período de apogeu da cultura árabe islâmica e ele 

próprio se tornou um autor fundamental desse período. Nessa época, os estudos sobre 

os textos clássicos dos pensadores greco-romanos tinham se tornado uma atividade 

frequente nas academias, o que contribuiu para o florescimento da filosofia. Em seus 

escritos, Avicena buscou uma síntese entre o pensamento de Platão e o de Aristóteles, 

o que lhe valeu muitas críticas, principalmente de seu adversário teórico Averróis, que 

considerava o antagonismo entre os dois gênios da filosofia antiga insuperável.  

(Nauroski, 2017, p. 149-150). 

Entende-se mediante os estudos de Avicena, o seu impacto no ocidente, diante da 

profundidade de seus pensamentos e literatura escrita, e os impactos que a educação árabe 

trouxe para ele. Um exemplo apenas, que, aos 17 anos de idade, ao curar o rei de Bucara de 

uma moléstia, ele ganhou irrestrito acesso à Biblioteca desse rei. Seu sucesso decorre das 

importantes etapas em busca do conhecimento pela qual passou. 

No tocante a Averróis, Nauroski (2017) destaca que o ocidente teve muito contato com 

a filosofia grega, devido à cultura medieval muçulmana, justamente devido às célebres 

traduções das obras dos grandes filósofos gregos para a língua árabe. Como exemplo, Tomás 

de Aquino, Rober Bacon e Duns Scotus tiveram contato com essas traduções para o latim, e 

suas ideias também impactaram o início da filosofia moderna. Averróis escreveu muitos 

comentários sobre textos de Aristóteles e seu objetivo era transmitir o conhecimento aos leigos. 

Assim, ele se outorgou da função de divulgador de Aristóteles para o ocidente. 

Piletti e Piletti (2021) acrescentam: na educação árabe, havia a escola elementar e a 

escola superior. Na escola elementar, estudava-se o Alcorão, que contém ensinamentos sobre 



O impacto do ensino da madrassa islãmica na europa medieval 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 298 

política, direito, organização social e ciências, por isso o nome, elementar. Já o ensino superior 

possuía em seu rol de conhecimento, todos as cadeiras do saber da época. Um detalhe que 

merece destaque, é que essas instituições de ensino superior existentes nas cidades árabes, são 

as precursoras das universidades do medievo europeu, e, dessa forma, foram os árabes que 

lançaram os alicerces da sabedoria dos clássicos no ocidente, pois eram versados na ciência dos 

gregos, inclusive com a influência dos romanos. Esses docentes eram judeus, muçulmanos e 

cristãos, que recebiam pessoas do ocidente para as universidades árabes. 

As tratativas apresentadas por Iskandar (2000), revelam que a base de tudo foi o Alcorão 

como atividade educacional, a fim de que todo estudante da religião do século VIII, tivesse o 

primeiro contato com o sagrado, entendendo como interpretar as questões éticas, sociais e 

políticas aqui contidas, surge então o TAFSSIR (comentário e explicação corânico) e o 

TAWILL (hermenêutica) do Alcorão, e assim como a língua Árabe, também ocorriam esses 

estudos nas mesquitas e, nos séculos X e XI, a mesquita, além de ser a ordem social que traz a 

comunidade ao conhecimento religioso, é também uma universidade pública. Nessa época, 

mais duas instituições surgem: as Casas da Sabedoria (tradução de obras gregas) e as Casas da 

Ciência (matemática, que abrange aritmética, álgebra, geometria, astronomia e música). Já no 

século XII, outra instituição tem seu início: a Madrassa, colégio que tem sua manutenção 

concedida pelo poder público. A Madrassa possuía todos os itens necessários à sua existência 

e manutenção. Salas para conferência e estudos, no primeiro andar havia biblioteca e 

alojamento de estudantes e em sua cave havia cozinhas, depósito de provisões, locais de banho 

e muitas outras dependências, tudo abastecido com a água do Rio Tigre. Foram incontáveis as 

escolas iguais a essa construídas e destinadas a serem centros de estudos do saber.  

Com todo o destaque das cadeiras do saber originadas com os árabes, IQARAISLAM 

esclarece que as Madrassas são consideradas como uma Universidade moderna e, claro, o 

modelo de ensino tem muita semelhança com o modelo islâmico. As ciências que edificam o 

povo são sempre incentivadas, haja vista o que disse o Profeta Maomé: “procurar o 

conhecimento ainda que fosse na China” (Terra, 2014, p. 35) e (Piletti; Piletti, 2021, p. 59). 

Foram os muçulmanos que alicerçaram grandes Bibliotecas, locais de aprendizagem, as 

primeiras escolas primárias para crianças e Universidades para os adultos, e toda evolução 

desembocando no mundo moderno.  

Um clássico exemplo é retratado por Fontes (2019). Em Al-andaluz, em 711 d.C., os 

exércitos do general Al Tarik cruzaram o estreito de Gibraltar (este nome, Gibraltar, ocorre em 

homenagem a Al Tarik) e, com ajuda dos judeus que ali habitavam, tomaram as cidades de 

Córdoba e Toledo. Assim chega a cultura, língua e Filosofia árabe, pois, Al andaluz é a porta 



Athos Aires e José Carlos Moraes 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 299 

do pensamento árabe na Europa. Onde quer que esse domínio chegasse, era dever de quem 

fosse governar o local instalar uma Mesquita, uma Madrassa (pública), uma Biblioteca pública, 

um Hospital e um observatório astronômico. Assim, nessa época, a hegemonia cultural e social, 

ficou disponível a esses povos. Foi a época de grandes traduções de obras célebres, traduções 

essas que foram do século VIII ao século XIII, ocupando em conjunto, árabes, judeus e cristãos. 

 É ressaltado que as escolas islâmicas dos anos 900, eram intituladas maktab e estavam 

anexas a uma Mesquita, posteriormente, na idade adulta, com o currículo completo no maktab, 

o aluno seguiria sua vida adulta, encontrando sua atividade profissional, ou então, entrar para o 

ensino superior em uma Madrassa, que está conectada a uma Mesquita. Iskandar (2000) afirma 

que os pedagogos muçulmanos, naquele tempo, tinham a prática de ensinar de formas diferentes 

os adultos, os adolescentes e as crianças. Quanto ao ensino das crianças, a prática da 

memorização e da recitação do Alcorão é de muita relevância para um seguidor da doutrina 

islâmica. Outra característica existente do ensino em Mesquitas era o círculo, formado pelos 

educandos que se posicionavam próximos do Professor e esse desenvolvia a aula mantendo um 

formato pedagógico de dialética.  

Um exemplo da conexão da Madrassa, Mesquita e Universidade, ocorre neste exemplo: 

em muitos séculos de existência, é memorável destacar onde se encontra a Universidade mais 

antiga do mundo ainda em funcionamento, ela originou-se na cidade de Fez, no Marrocos, no 

ano de 859 d.C., com o nome Al Karaouine, fundada por uma mulher islâmica: Fátima Al-Fihri 

(UFRGS, 2021; IQARAISLAM; 2024; Lopes; Macedo, 2017). A explicação para essa posição 

geográfica se dá na questão da localização estratégica e comercial. Além de Al Karaouine, 

Lopes e Macedo (2017) destacam Az-Zaytuna, (Túnis, 732) e Al-Azhar (Cairo, 970). 

Comunidades muçulmanas foram fundadas no século VIII e IX, em cidades que 

desempenhariam importante papel como centros comerciais de longo curso, entre as 

quais as cidades de Fez, Tlemcén, Tanger e Sijilmassa. Enquanto isso, uma dinastia 

muçulmana autóctone fundava no Egito a cidade do Cairo (969) (Macedo, 2013. p. 49). 

Para Senko (2019), existe um outro fato histórico e que faz menção à afirmação e 

influência da cultura islâmica e seus impactos positivos no ocidente. O imperador Constantino 

VII (Porfirogênito – nascido na tradição da púrpura imperial) – (905 a 959 d.C.) patrocinava os 

estudos da corte bizantina no tocante à literatura, filosofia, história clássica, os clássicos da 

antiguidade, jurisprudência, geometria, astronomia e as criações artísticas no tocante à arte. 

Esse imperador organizou a biblioteca da grande Mesquita de Córdoba, pois muitos sábios 

bizantinos vinham para cá beber desse conhecimento, inexistente em suas localidades. Dessa 

situação, mais um centro de saber estava alicerçado e muito bem cuidado, com um excelente 



O impacto do ensino da madrassa islãmica na europa medieval 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 300 

acervo disponível a todo aquele que buscasse o conhecimento nessas cadeiras do saber. Esses 

sábios que colaboravam diretamente com as políticas imperiais, vinham na busca desse 

conhecimento depositado na biblioteca da Universidade de Constantinopla e a datação dessa 

biblioteca, desde o ano de 848 d.C. Tal assunto era de extrema relevância, que os estudiosos 

residentes aqui deslocavam-se até a Península Ibérica para trazer esse conhecimento ainda 

desconhecido e aqui o depositar, para pesquisadores que aqui viessem estudar. 

Os aspectos firmados, demonstram que o ocidente sempre bebeu do conhecimento do 

oriente, nas mais variadas vertentes do saber. O oriente impactou o ocidente com seus centros 

de saber e tudo começou com as madrassas e chegou até as Universidades fundadas. Os 

exemplos da Universidade de Constantinopla e Al Karaouine são cruciais ao entendimento 

desse saber que chega ao ocidente. 

Piletti e Piletti (2021) acrescentam que o impacto dos árabes é de grande envergadura, 

pois, na Espanha, os árabes desenvolveram muitos estudos filosóficos, matemáticos e ciências 

naturais, a química se fundamentou com a aritmética, as bases da medicina evoluíram por 

demais. Como exemplo, Averróes é conhecido como o comentador e deu vida aos estudos sobre 

Aristóteles. Embora tenha recebido críticas de Tomás de Aquino e de Alberto Magno, o célebre 

Averróes foi o fundamento da escola de filósofos na Faculdade das Artes de Paris, conciliando 

Filosofia e Religião.  

Sobre Averróes, o pensador inglês John Robertson afirmou: “Averróes, o mais afamado 

pensador islâmico, devido à excelência e impacto de seu pensamento entre os demais, foi quem 

mais influenciou o Pensamento Europeu” (Robertson apud Piletti e Piletti, 2021, p. 59). De 

acordo com o orientalista espanhol Miguel Hernández, Averróes “viveu à frente do seu tempo, 

e com toda propriedade pode-se afirmar que graças ao conjunto de sua obra pôde se erguer a 

renascença moderna” (Hernández  apud Piletti e Piletti, 2021, p. 59). 

Terra (2014) e Piletti e Piletti (2021), afirmam que os árabes tiveram enorme destaque 

em muitas áreas do conhecimento e com grande reconhecimento na Europa ocidental: nas Artes, 

com ênfase na Arquitetura; Letras, a exemplo com As mil e uma noites; Matemática, com a 

Álgebra e a Trigonometria; Química, com a descoberta do álcool, ácido sulfúrico, nitrato de 

prata, carbonato de sódio; Medicina, com os estudos do contágio por meio da água, 

contaminação das vasilhas e da comida; Física, com as lentes de aumento e as lentes de correção 

da visão; Agricultura, com as técnicas de irrigação entre os produtos; Indústria, com a 

metalurgia, tecelagem, perfumaria, e ainda no comércio, com a implementação dos recibos, 

cheques e cartas de crédito. 



Athos Aires e José Carlos Moraes 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 301 

4   Considerações finais 

O ensino da religião islâmica, ocorre na Madrassa e nos templos em que essa religião se 

apresenta. O caso apresentado neste trabalho, sobre a instituição denominada Al Karaouine, é 

um exemplo. O ensino sempre culmina com a instituição de um saber aos religiosos. A 

Madrassa está sempre conectada ao Templo. A internet facilitou os trabalhos, para divulgar as 

premissas com relação ao ensino da religião e demais saberes relacionados, fazendo com que a 

sociedade evolua e se destaque dos demais. Na religião islâmica, o docente precisa adquirir 

ijazah (em árabe, significa “permissão”) para o ensino, sinal de que foi autorizado para tal 

ênfase docente. Essa cadeia de permissões remonta ao Profeta Maomé.  

O advento da internet conectou a todos e fez com que o Ensino a Distância 

democratizasse o conhecimento, possibilitando facilidades para a chegada do ensino em todos 

os locais que disponham de internet e computador, e, ainda, as instituições islâmicas 

aproveitaram para beber destsa fonte, seja nas redes sociais, ou por meio de suas páginas na 

internet. O conhecimento, seja formal ou informal, é destinado à população, disponibilizado 

por muitos meios eletrônicos.  

No passado, o que acontecia nas ágoras da antiga Grécia, agora acontece diariamente e 

se multiplica em segundos. Os antigos filósofos detinham o conhecimento em seu intelecto, 

mas o repartiam com indagações. Adiante, as pautas do saber islâmico, apregoadas pelos 

célebres representantes, Avicena, Averróes, Alkind, Alfarabi e outros, embora sem tantas 

divulgações, destacaram-se pela relevância acadêmica na Europa. No Brasil, os islâmicos 

chegaram em 1500, nas Caravelas de Cabral, com Chuhabiddin Bin Májid e o hábil navegador 

Mussa Bin Sáte, embora estudos revelem que os muçulmanos chegaram na América ainda mais 

cedo, em 889, relatado no épico do historiador muçulmano Abu al-Hasan, na obra Os prados 

de ouro e pedreiras de gemas, em que o navegador Ibn Al Asuad cruzou o Mar das Trevas; e o 

desenho esférico da Terra do ano 1154, retratado por Abu Abdillah Muhammad. Nos fatos 

relatados, observa-se que a humanidade se abebera do conhecimento de muito tempo, seja de 

maneira formal, ou informal, e com muitas contribuições da cultura islâmica. 

Referências 

AKIL, M. The Pedagogical Principles of Islamic Education. Oxford: Journal of Islamic 

Studies, 2010. 

 

ALCORÃO SAGRADO. Língua Portuguesa. São Paulo: Fambras, 2018. 

 



O impacto do ensino da madrassa islãmica na europa medieval 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 302 

ASSMANN, H. Reencantar a educação: rumo à sociedade aprendente. Petrópolis: Vozes, 

1999.   

 

BÍBLIA SAGRADA. Língua Portuguesa. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2006. 

 

BERGER, P. L. Rumor de Anjos: a sociedade moderna e a redescoberta do sobrenatural. 

Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

BERGER, P. L. O dossel sagrado. Elementos para uma teoria sociológica da religião. São 

Paulo: Paulus, 2004. 

 

FONTES, G. O pensamento do extremo oriente: uma introdução filosófica. Curitiba: 

InterSaberes, 2019. 

 

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 43. Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2006. 

 

UFRGS. Biografias de mulheres africanas.  https://www.ufrgs.br/africanas/fatima-al-fihri-

880/  Acesso em 03 de dez. de 2024. 

 

IQARAISLAM – Educação na História Islâmica: Uma breve explicação.                                              

https://iqaraislam.com/educacao-na-historia-islamica. Acesso em 29 de nov. de 2024. 

 

ISKANDAR, J. I. A mesquita - O berço das escolas árabes. Revista Diálogo Educacional, v. 

1, n. 1, p. 1-3, 2000. https://www.redalyc.org/pdf/1891/189118251003.pdf. Curitiba, PUC, 

2000. 

 

LEME, E. C. S. História e historiografia medieval oriental. Curitiba: InterSaberes, 2019. 

 

LINDSAY, J. E. Daily Life in the Medieval Islamic World. Indianapolis: Hackett 

Publishing Company, Inc., 2005. Print. 

 

LOPES, N.; MACEDO, J. R. Dicionário de História da África. Séculos VII a XVI. 

Autêntica: Belo Horizonte, 2017. 

 

MACEDO, J. R. História da África. São Paulo: Contexto, 2013. 

 

NAUROSKI, E. A. Entre a fé e a razão: Deus, o mundo e o homem na Filosofia medieval. 

Curitiba: InterSaberes, 2017. 

 

PILETTI, C. Didática geral. São Paulo: Ática, 1993. 

 

PILETTI, C.; PILETTI, N. História da Educação: de Confúcio a Paulo Freire. São Paulo: 

Contexto, 2021. 

 

QUEIROZ, D. M. A dimensão pedagógica da religião: da pedagogia da Jesus à pedagogia 

cristã em tempos de sociedade secularizada / Daniela Moura Queiroz. Universidade 

Católica de Pernambuco. Pró-reitoria Acadêmica, 2009. 

 

SÁNCHEZ VÁSQUEZ, A. Ética. Tradução de João Dell’Anna. 14. Ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1993. 



Athos Aires e José Carlos Moraes 

Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 14, n. 53, p. 291-303, 2025 303 

 

SARDE NETO, E. Islamismo: história, cultura e geopolítica. Curitiba: InterSaberes, 2020. 

  

SENKO, E. C. História e historiografia medieval oriental. Curitiba: InterSaberes, 2019.  

 

TERRA, M. de L. E. História da Educação. São Paulo: Pearson Education, 2014. 

 

Data de submissão: 26/09/2025  

Data de aceite: 06/10/2025 

 


